
22        AKTIV & GESUND

DIE
GESCHICHTE 
DER VEGE- 
TARISCHEN  
ERNÄHR- 
UNG 



AKTIV & GESUND       23

Vegetarismus ist weit mehr als 
eine Ernährungsweise – er wird 
meist auch als Weltanschauung 

verstanden. Das gilt ganz besonders 
für den Veganismus, dessen Anhän-
ger ihre ganze Lebensweise danach 
ausrichten, so wenig Tierleid wie 
möglich zu verursachen. Konsequen-
terweise meiden sie alle Produk-
te oder auch Dienstleistungen, bei 
denen Tiere in irgendeiner Form zu 
Schaden kommen. Neben tierischen 
Lebensmitteln wie Fleisch, Milch und 
Milchprodukten, Honig und Eiern, 
verschiedenen Zusatzstoffen (z. B. 
L-Cystein, aus Tierhaaren oder Fe-
dern gewonnen), Reinigungs- und 
Kosmetikartikeln (können z. B. Molke 
enthalten) oder Kerzen aus Bienen-
wachs schließen sie auch den Besuch 
von Zirkus und Zoo, den Bezug von 
Biogas aus Gülle oder Geldanlagen 
in nicht-veganen Finanzprodukten 
aus. Von manchen Kritikern wird dies 
mitunter als quasi-religiöses Verhal-
ten bezeichnet, folgen seine Anhän-
ger doch einem Dogma, also einer 
festgesetzten Lehre einer Religion, 
von der nicht abgewichen werden 
darf. Auch dem Vegetarismus wird 
und wurde, in etwas abgeschwächter 
Form, diese Bewertung zuteil. Doch 
was haben Vegetarismus und Ve-

ganismus in ihrer Ausprägung und 
Entstehung tatsächlich mit Religi-
on(en) gemeinsam?

KEINE BEWEISE

Unsere archaischen Vorfahren er-
nährten sich von dem, was ihnen 
die natürliche Umwelt anbot (siehe 
Teil 2). Diese Fähigkeit, alle verfüg-
baren Nahrungsquellen zu nutzen, 
sicherte den frühen Homininen das 
Überleben. Auch der Homo sapiens, 
der vor etwa 300.000 Jahren erst-
mals auftrat, zeichnete sich durch ein 
sehr anpassungsfähiges, omnivores 
Ernährungsverhalten aus. Dies hatte 
zur Folge, dass der Anteil pflanzlicher 
und tierischer Nahrung, abhängig 
von Lebensraum und Jahreszeit, sehr 
schwankte. Erst mit der neolithischen 
Revolution, als der Mensch vor rund 
11.500 Jahren im fruchtbaren Halb-
mond Mesopotamiens (überwiegend 
im heutigen Irak) begann, gezielt 
Pflanzen anzubauen und Tiere zu 
züchten, machte er sich von den Un-
wägbarkeiten der Natur unabhängi-
ger. Doch auch hier nutzte er je nach 
geographischen und klimatischen 
Gegebenheiten sowohl pflanzliche 
als auch tierische Nahrung in unter-
schiedlichen Mengenverhältnissen.

Dennoch gab es im griechischen 
Altertum zahlreiche Berichte über 
vegetarisch lebende Völker. So be-
schreibt Homer in seiner Odyssee 
die Lotophagen („Lotosesser“), ein 
friedfertiges Naturvolk, das sich 
von der berauschenden und Ver-
gessenheit spendenden Lotosfrucht 
ernährte (Star Trek-Fans kennen 
bestimmt die Episode „Unter den 
Lotusessern“, in der das Landungs-
team der Enterprise nach und nach 
alles vergisst, einschließlich ihrer 
eigenen Identität). Diodor berichtet 
über verschiedene Völker in Äthio-
pien, deren Kost auf bestimmte 
Pflanzen beschränkt gewesen sein 
soll: die Rhizophagen („Wurzeles-
ser“), die Hylophagen („Holzesser“) 
und die Spermatophagen („Samen-
esser“). Und bei Herodot liest man 
von einem „Volksstamm im fernsten 
Inneren Nordafrikas, den Atlantiern, 
der nichts Lebendiges isst“. Die Mei-
nungen der antiken Gelehrten über 
diese vegetarischen Naturvölker 
waren jedoch geteilt. Während die 
einen sie als Ausdruck dichterischer 
Freiheit deuteten, sahen andere in 
ihnen Belege für tatsächlich (ehe-
mals) existierende Völker. Dem steht 
jedoch entgegen, dass bis heute 
keine vegetarischen oder gar vegan 

VEGETARISCHE  
ERNÄHRUNG 
eine religiös-kulturelle Entwicklung

TEIL 3



lebenden Naturvölker nachgewie-
sen werden konnten. Denn warum 
auch hätten diese auf wertvolle 
Nahrungsquellen verzichten sollen, 
die ihnen von der Natur angeboten 
wurden und ihr Überleben sicher-
ten? Tatsächlich entwickelte sich die 
fleischlose Kost vorwiegend unter 
kulturellen Einflüssen.

KARMA ALS NATURGESETZ

Nach heutiger Erkenntnis liegen die 
Wurzeln des Vegetarismus in In-
dien und sind religiöser Art. Ahimsa 
(Sanskrit, „Nicht-Verletzen“), eines 
der wichtigsten Prinzipien im Hin-
duismus, Buddhismus und Jainis-
mus, fordert Gewaltlosigkeit und 
untersagt, anderen Lebewesen zu 
schaden – in Gedanken, Worten 
oder Taten. Dies führt zu der Selbst-
verpflichtung, auch keine Tiere zu 
verletzen oder gar zu töten. Ein Ziel 
dieses Verhaltens ist es, die An-
sammlung von schädlichem Karma 
zu vermeiden. Nach dem Gesetz 
von Ursache und Wirkung führt jede 
Handlung eine Wirkung herbei, die 
auf den Verursacher zurückfällt – 
möglicherweise erst in einem der 
nächsten Leben. Gute Absichten und 
Taten tragen zu gutem Karma und 
damit zu Glück und Freude bei. Jede 
Gewaltausübung hingegen verur-
sacht schlechtes Karma und führt zu 
Leid und Unglück. Zudem verhindert 

es, den Kreislauf der Wiedergebur-
ten (Sanskrit: Samsara) zu verlassen. 
Karma sollte jedoch nicht als un-
abwendbares Schicksal, Vorbestim-
mung oder ein System von Bestra-
fung und Belohnung missverstanden 
werden. Vielmehr entspricht es einer 
Art von Naturgesetz, dass jede unse-
rer Handlungen Konsequenzen hat, 
die unsere spirituelle Entwicklung 
fördern oder behindern können.

ENTWICKLUNG  
DER VEDISCHEN KULTUR

In der vedischen Kultur im Norden 
des indischen Subkontinents (etwa 
1500–500 v. Chr.) wurde zwar Fleisch 
gegessen, jedoch nur selten. Die üb-
liche Kost bestand aus Brot, Milch 
und Milchprodukten, Hülsenfrüch-
ten sowie Gemüse und Obst. Milch 
wird in den vedischen Schriften so-
gar als wichtigstes Lebensmittel ge-
nannt. Fleischverzehr fand vor allem 
im Rahmen ritueller Tieropfer statt 
und beschränkte sich daher auf be-
sondere religiöse Festtage. Zudem 
konnten es sich üblicherweise nur 
Reiche leisten, Tiere unter Aufsicht 
eines brahmanischen Priesters für 
diese Zwecke schlachten zu las-
sen, denn Reichtum wurde am Be-
sitz von Rindern gemessen. Gegen 
Ende dieser Epoche, um 600 v. Chr., 
wurde die Kritik an solchen Prakti-
ken jedoch immer lauter. Es begann 

eine Zeit der gesellschaftlichen Um-
brüche. Die Brahmanen verloren an 
Rückhalt in der Bevölkerung, hielten 
jedoch an ihren Traditionen und Ge-
wohnheiten fest – und aßen weiter 
Rindfleisch. Doch die inzwischen an-
gewachsene Bevölkerung benötig-
te mehr Land, um mehr Menschen 
satt zu bekommen. Städte waren 
als Verwaltungs- und Handelszen-
tren entstanden und umherreisen-
de Mystiker und Gelehrte brachten 
die Ideen der Upanishaden, einer 
Sammlung philosophischer Schrif-
ten des Hinduismus, zu den Men-
schen. Dort wurde zwar noch nicht 
explizit der Vegetarismus propa-
giert, dafür aber das Prinzip von 
Ahimsa. Zudem findet sich beispiels-
weise im Chandogya-Upanishad (7. 
Buch, Vers 26, 2) ein Hinweis auf 
die Ernährung: „Wenn die Nahrung 
rein ist, ist der Geist rein. Wenn der 
Verstand rein ist, ermöglicht er eine 
starke Konzentration. Wenn dies be-
wahrt wird, werden alle Knoten (die 
das Selbst an die Welt fesseln) ge-
lockert.“ Und was könnte reiner sein 
als eine fleischlose Kost, die anderen 
Lebewesen keinen Schaden zufügt? 
Ebenfalls in dieser spätvedischen 
Zeit zogen sich Asketen in Wälder 
zurück und aßen vorwiegend Wild-
früchte und Wildgemüse – eine Kost, 
die durch die üppige Vegetation In-
diens sicher gefördert wurde. Einige 
dieser Asketen zogen Anhänger an, 
die kleine Gruppen bildeten und 
schließlich zu Orden oder Glaubens-
gemeinden wurden. Aus zwei dieser 
Reformbewegungen entstanden 
später Weltreligionen: der Jainismus 
und der Buddhismus.

Mahavira (Sanskrit: „großer Held“), 
der Begründer des Jainismus, lebte 
nach traditioneller Überlieferung zwi-
schen 599 und 527 v. Chr. in Nordost-
indien. Auf der Suche nach Erleuch-
tung verließ er Heim und Familie 
(immerhin war er Prinz eines kleinen 
Königreiches) und zog sich als Asket 
in die Einsamkeit zurück. Nachdem 

24        AKTIV & GESUND



er die Erleuchtung erlangt hatte, 
wanderte er umher und predigte den 
Jainismus über 30 Jahre lang bis zu 
seinem Lebensende. Mahavira wand-
te sich gegen Reichtum und Eliteden-
ken der Brahmanen und verurteilte 
insbesondere die rituellen Tieropfer. 
Nach seiner Auffassung ist die ge-
samte Natur belebt, von Steinen über 
Pflanzen, Tiere und Menschen bis hin 
zu den Göttern. Als Ausdruck von 
Ahimsa praktizieren gläubige Jainas 
eine völlige Gewaltlosigkeit sowie 
eine lakto-vegetarische Lebensweise. 
Während Fleisch, Fisch und Eier ab-
gelehnt werden, sind Milchprodukte 
akzeptiert, wenn während ihrer Pro-
duktion keine Gewalt gegen die Tiere 
ausgeübt wurde. Teilweise werden 
auch unter der Erde wachsende Le-
bensmittel, wie Kartoffeln, Wurzel-
gemüse oder Zwiebeln gemieden, 
um keine Insekten und Bodentiere 
zu verletzen. Bekannt sind auch die 
Mönche und Nonnen des Jainismus, 
die ihren Mund mit einem Tuch be-
decken und den Weg vor sich keh-
ren, um Insekten sanft zu entfernen.
Auch Siddharta Gautama, später 
Buddha genannt, entstammte einem 
nordindischen Adelsgeschlecht. Sei-
ne Lebensdaten werden mit 563 bis 
483 v. Chr. angegeben. Mit 29 Jahren 
verließ er seine Frau, den Palast so-
wie das Reich seiner Eltern und zog 
sich als Asket in die Einsamkeit zu-
rück. Nahe dem Hungertod erkannte 
er, dass ihn auch völlige Askese nicht 
zum Ziel der Erleuchtung brachte. 
Also zog er als besitzloser Wanderer 
umher, bis er im Alter von 35 Jahren 
unter einem Baum „erwachte“ (Bud-
dha bedeutet „der Erwachte“ oder 
„der Erleuchtete“). Fortan lehrte er 
den „mittleren Weg“ zwischen Lu-
xus und Askese. Hierzu zählen Ge-
waltlosigkeit (Ahimsa) und Mitgefühl 
mit allen Lebewesen. Während im 
frühen Buddhismus den Laien keine 
Kostvorschriften gemacht wurden, 
waren die Speisen in buddhistischen 
Klöstern vegetarisch. Außerhalb des 
Klosters, wo Mönche um ihr Essen 

bettelten, mussten sie jedoch alles 
annehmen, was ihnen angeboten 
wurde, auch Fleisch und Fisch, sofern 
die Tiere nicht eigens für den Mönch 
getötet wurden.

HINDUISMUS IM WANDEL

Diese Reformbestrebungen trugen 
dazu bei, dass sich auch der Hindu-
ismus wandelte. Ahimsa wurde zum 
obersten ethischen Prinzip erhoben, 
sodass seit dieser Zeit auch im hin-
duistischen Schrifttum verstärkt der 
Verzicht auf Fleischverzehr gefordert 
wurde. Im Kontext ritueller und geis-
tiger Reinheit wurde eine vegetari-
sche Lebensweise als die höherste-
hende und ethisch verdienstvollere 
betrachtet. So heißt es in Kapitel 5, 
48 des Manusmriti („Gesetzbuch des 
Manu“), einer Textsammlung über 
angemessenes soziales und religiö-
ses Verhalten (aus Sicht der Brahma-
nen), das vermutlich zwischen dem 
2. Jh. v. Chr. und dem 2. Jh. n. Chr. 
entstanden ist: „Fleisch kann niemals 
ohne Verletzung von Lebewesen er-
langt werden, und die Verletzung 
von fühlenden Wesen ist schädlich 
für (das Erreichen von) himmlischer 
Glückseligkeit; deshalb soll er (den 
Gebrauch von) Fleisch meiden.“

Noch heute spielt der Vegetaris-
mus eine wichtige Rolle in den drei 
genannten Religionen. Am konse-
quentesten wird er von den etwa 4,5 
Millionen Jainas gelebt. Im Gegen-
satz dazu gibt es weder im Buddhis-
mus noch im Hinduismus Regeln, 
die den Fleischverzehr grundsätzlich 
ausschließen. Dennoch leben heute 
die meisten Vegetarier im hinduis-
tisch geprägten Indien: etwa 355 bis 
553 Millionen Menschen (zwischen 
25 und 40 Prozent der Bevölkerung) 
– mehr als im ganzen Rest der Welt. 
Doch auch in Europa hat der Vege-
tarismus seine Wurzeln. Aber davon 
mehr beim nächsten Mal.

Dr. Markus Keller
Tel.  05222 . 952-5200

www.staatsbad-salzuflen.de

Kneipp-Heilbad und Thermalsole-

Heilbad: Dieses Doppelprädikat

macht Bad Salzuflen als

Erholungsort einmalig in NRW.

Freuen Sie sich auf herrliche

Parkwelten, die schöne Altstadt

und imposante Gradierwerke mit

Luft und Wasser wie am Meer,

mitten in Deutschland am Fuße

des  Teutoburger Waldes.

Für meine 
Auszeit 

Jetzt Infos
anfordern


