~ -y . E -‘ ' ¢ ;'
RS R e l' S
]\ ¥ *’:“f i BT

e A
ESCHICFITE- Y

E‘IARISCH EN
RNAHR
-t ONG—

'ﬂ o ——

) 4

w

22 ‘ AKTIV & GESUND



VEGETARISCHE
ERNAURUNE

EINE RELIGIOS—KULTURELLE ENTWICKLUNG

egetarismus ist weit mehr als
Veine Erndhrungsweise — er wird

meist auch als Weltanschauung
verstanden. Das gilt ganz besonders
fur den Veganismus, dessen Anhan-
ger ihre ganze Lebensweise danach
ausrichten, so wenig Tierleid wie
maoglich zu verursachen. Konsequen-
terweise meiden sie alle Produk-
te oder auch Dienstleistungen, bei
denen Tiere in irgendeiner Form zu
Schaden kommen. Neben tierischen
Lebensmitteln wie Fleisch, Milch und
Milchprodukten, Honig und Eiern,
verschiedenen Zusatzstoffen (z.B.
L-Cystein, aus Tierhaaren oder Fe-
dern gewonnen), Reinigungs- und
Kosmetikartikeln (kénnen z.B. Molke
enthalten) oder Kerzen aus Bienen-
wachs schlieen sie auch den Besuch
von Zirkus und Zoo, den Bezug von
Biogas aus Glille oder Geldanlagen
in nicht-veganen Finanzprodukten
aus. Von manchen Kritikern wird dies
mitunter als quasi-religidses Verhal-
ten bezeichnet, folgen seine Anhan-
ger doch einem Dogma, also einer
festgesetzten Lehre einer Religion,
von der nicht abgewichen werden
darf. Auch dem Vegetarismus wird
und wurde, in etwas abgeschwachter
Form, diese Bewertung zuteil. Doch
was haben Vegetarismus und Ve-

ganismus in ihrer Auspragung und
Entstehung tatsachlich mit Religi-
on(en) gemeinsam?

KEINE BEWEISE

Unsere archaischen Vorfahren er-
nahrten sich von dem, was ihnen
die naturliche Umwelt anbot (siehe
Teil 2). Diese Fahigkeit, alle verfug-
baren Nahrungsquellen zu nutzen,
sicherte den frilhen Homininen das
Uberleben. Auch der Homo sapiens,
der vor etwa 300.000 Jahren erst-
mals auftrat, zeichnete sich durch ein
sehr anpassungsfahiges, omnivores
Erndhrungsverhalten aus. Dies hatte
zur Folge, dass der Anteil pflanzlicher
und tierischer Nahrung, abhangig
von Lebensraum und Jahreszeit, sehr
schwankte. Erst mit der neolithischen
Revolution, als der Mensch vor rund
11.500 Jahren im fruchtbaren Halb-
mond Mesopotamiens (iberwiegend
im heutigen Irak) begann, gezielt
Pflanzen anzubauen und Tiere zu
zlichten, machte er sich von den Un-
wagbarkeiten der Natur unabhangi-
ger. Doch auch hier nutzte er je nach
geographischen und klimatischen
Gegebenheiten sowohl pflanzliche
als auch tierische Nahrung in unter-
schiedlichen Mengenverhaltnissen.

Dennoch gab es im griechischen
Altertum zahlreiche Berichte Uber
vegetarisch lebende Vélker. So be-
schreibt Homer in seiner Odyssee
die Lotophagen (,Lotosesser”), ein
friedfertiges Naturvolk, das sich
von der berauschenden und Ver-
gessenheit spendenden Lotosfrucht
erndhrte (Star Trek-Fans kennen
bestimmt die Episode ,Unter den
Lotusessern”, in der das Landungs-
team der Enterprise nach und nach
alles vergisst, einschlieBlich ihrer
eigenen Identitat). Diodor berichtet
tber verschiedene Vélker in Athio-
pien, deren Kost auf bestimmte
Pflanzen beschrankt gewesen sein
soll: die Rhizophagen (,Wurzeles-
ser”), die Hylophagen (,Holzesser")
und die Spermatophagen (,Samen-
esser”’). Und bei Herodot liest man
von einem ,Volksstamm im fernsten
Inneren Nordafrikas, den Atlantiern,
der nichts Lebendiges isst”. Die Mei-
nungen der antiken Gelehrten Uber
diese vegetarischen Naturvolker
waren jedoch geteilt. Wahrend die
einen sie als Ausdruck dichterischer
Freiheit deuteten, sahen andere in
ihnen Belege fur tatsachlich (ehe-
mals) existierende Volker. Dem steht
jedoch entgegen, dass bis heute
keine vegetarischen oder gar vegan

AKTIV & GESUND

23



24

lebenden Naturvolker nachgewie-
sen werden konnten. Denn warum
auch hatten diese auf wertvolle
Nahrungsquellen verzichten sollen,
die ihnen von der Natur angeboten
wurden und ihr Uberleben sicher-
ten? Tatsachlich entwickelte sich die
fleischlose Kost vorwiegend unter
kulturellen Einflissen.

Nach heutiger Erkenntnis liegen die
Wurzeln des Vegetarismus in In-
dien und sind religidser Art. Ahimsa
(Sanskrit, ,Nicht-Verletzen”), eines
der wichtigsten Prinzipien im Hin-
duismus, Buddhismus und Jainis-
mus, fordert Gewaltlosigkeit und
untersagt, anderen Lebewesen zu
schaden - in Gedanken, Worten
oder Taten. Dies fuhrt zu der Selbst-
verpflichtung, auch keine Tiere zu
verletzen oder gar zu téten. Ein Ziel
dieses Verhaltens ist es, die An-
sammlung von schadlichem Karma
zu vermeiden. Nach dem Gesetz
von Ursache und Wirkung fuhrt jede
Handlung eine Wirkung herbei, die
auf den Verursacher zurtickfallt —
moglicherweise erst in einem der
nachsten Leben. Gute Absichten und
Taten tragen zu gutem Karma und
damit zu Glick und Freude bei. Jede
Gewaltaustibung hingegen verur-
sacht schlechtes Karma und fuhrt zu
Leid und Ungliick. Zudem verhindert

AKTIV & GESUND

es, den Kreislauf der Wiedergebur-
ten (Sanskrit: Samsara) zu verlassen.
Karma sollte jedoch nicht als un-
abwendbares Schicksal, Vorbestim-
mung oder ein System von Bestra-
fung und Belohnung missverstanden
werden. Vielmehr entspricht es einer
Art von Naturgesetz, dass jede unse-
rer Handlungen Konsequenzen hat,
die unsere spirituelle Entwicklung
fordern oder behindern kénnen.

In der vedischen Kultur im Norden
des indischen Subkontinents (etwa
1500-500 v. Chr.) wurde zwar Fleisch
gegessen, jedoch nur selten. Die Ub-
liche Kost bestand aus Brot, Milch
und Milchprodukten, Hulsenfriich-
ten sowie Gemise und Obst. Milch
wird in den vedischen Schriften so-
gar als wichtigstes Lebensmittel ge-
nannt. Fleischverzehr fand vor allem
im Rahmen ritueller Tieropfer statt
und beschréankte sich daher auf be-
sondere religidse Festtage. Zudem
konnten es sich Ublicherweise nur
Reiche leisten, Tiere unter Aufsicht
eines brahmanischen Priesters fir
diese Zwecke schlachten zu las-
sen, denn Reichtum wurde am Be-
sitz von Rindern gemessen. Gegen
Ende dieser Epoche, um 600 v. Chr.,
wurde die Kritik an solchen Prakti-
ken jedoch immer lauter. Es begann

eine Zeit der gesellschaftlichen Um-
briiche. Die Brahmanen verloren an
Ruckhalt in der Bevolkerung, hielten
jedoch an ihren Traditionen und Ge-
wohnheiten fest — und allen weiter
Rindfleisch. Doch die inzwischen an-
gewachsene Bevolkerung bendtig-
te mehr Land, um mehr Menschen
satt zu bekommen. Stadte waren
als Verwaltungs- und Handelszen-
tren entstanden und umherreisen-
de Mystiker und Gelehrte brachten
die Ideen der Upanishaden, einer
Sammlung philosophischer Schrif-
ten des Hinduismus, zu den Men-
schen. Dort wurde zwar noch nicht
explizit der Vegetarismus propa-
giert, dafiir aber das Prinzip von
Ahimsa. Zudem findet sich beispiels-
weise im Chandogya-Upanishad (7.
Buch, Vers 26, 2) ein Hinweis auf
die Erndhrung: ,Wenn die Nahrung
rein ist, ist der Geist rein. Wenn der
Verstand rein ist, ermdglicht er eine
starke Konzentration. Wenn dies be-
wahrt wird, werden alle Knoten (die
das Selbst an die Welt fesseln) ge-
lockert.” Und was kdnnte reiner sein
als eine fleischlose Kost, die anderen
Lebewesen keinen Schaden zufiigt?
Ebenfalls in dieser spatvedischen
Zeit zogen sich Asketen in Walder
zurlick und aBen vorwiegend Wild-
frichte und Wildgemdse — eine Kost,
die durch die Uppige Vegetation In-
diens sicher geférdert wurde. Einige
dieser Asketen zogen Anhdnger an,
die kleine Gruppen bildeten und
schlieBlich zu Orden oder Glaubens-
gemeinden wurden. Aus zwei dieser
Reformbewegungen entstanden
spater Weltreligionen: der Jainismus
und der Buddhismus.

Mahavira (Sanskrit: ,groBer Held"),
der Begriinder des Jainismus, lebte
nach traditioneller Uberlieferung zwi-
schen 599 und 527 v. Chr. in Nordost-
indien. Auf der Suche nach Erleuch-
tung verlie er Heim und Familie
(immerhin war er Prinz eines kleinen
Konigreiches) und zog sich als Asket
in die Einsamkeit zuriick. Nachdem



er die Erleuchtung erlangt hatte,
wanderte er umher und predigte den
Jainismus Uber 30 Jahre lang bis zu
seinem Lebensende. Mahavira wand-
te sich gegen Reichtum und Eliteden-
ken der Brahmanen und verurteilte
insbesondere die rituellen Tieropfer.
Nach seiner Auffassung ist die ge-
samte Natur belebt, von Steinen Gber
Pflanzen, Tiere und Menschen bis hin
zu den Gottern. Als Ausdruck von
Ahimsa praktizieren glaubige Jainas
eine vollige Gewaltlosigkeit sowie
eine lakto-vegetarische Lebensweise.
Wahrend Fleisch, Fisch und Eier ab-
gelehnt werden, sind Milchprodukte
akzeptiert, wenn wahrend ihrer Pro-
duktion keine Gewalt gegen die Tiere
ausgelibt wurde. Teilweise werden
auch unter der Erde wachsende Le-
bensmittel, wie Kartoffeln, Wurzel-
gemuise oder Zwiebeln gemieden,
um keine Insekten und Bodentiere
zu verletzen. Bekannt sind auch die
Monche und Nonnen des Jainismus,
die ihren Mund mit einem Tuch be-
decken und den Weg vor sich keh-
ren, um Insekten sanft zu entfernen.
Auch Siddharta Gautama, spéter
Buddha genannt, entstammte einem
nordindischen Adelsgeschlecht. Sei-
ne Lebensdaten werden mit 563 bis
483 v. Chr. angegeben. Mit 29 Jahren
verlieB er seine Frau, den Palast so-
wie das Reich seiner Eltern und zog
sich als Asket in die Einsamkeit zu-
rick. Nahe dem Hungertod erkannte
er, dass ihn auch véllige Askese nicht
zum Ziel der Erleuchtung brachte.
Also zog er als besitzloser Wanderer
umbher, bis er im Alter von 35 Jahren
unter einem Baum ,erwachte” (Bud-
dha bedeutet ,der Erwachte” oder
.der Erleuchtete”). Fortan lehrte er
den ,mittleren Weg"” zwischen Lu-
xus und Askese. Hierzu zadhlen Ge-
waltlosigkeit (Ahimsa) und Mitgefiihl
mit allen Lebewesen. Wahrend im
frihen Buddhismus den Laien keine
Kostvorschriften gemacht wurden,
waren die Speisen in buddhistischen
Klostern vegetarisch. AuBerhalb des
Klosters, wo Monche um ihr Essen

bettelten, mussten sie jedoch alles
annehmen, was ihnen angeboten
wurde, auch Fleisch und Fisch, sofern
die Tiere nicht eigens fir den Monch
getotet wurden.

Diese Reformbestrebungen trugen
dazu bei, dass sich auch der Hindu-
ismus wandelte. Ahimsa wurde zum
obersten ethischen Prinzip erhoben,
sodass seit dieser Zeit auch im hin-
duistischen Schrifttum verstarkt der
Verzicht auf Fleischverzehr gefordert
wurde. Im Kontext ritueller und geis-
tiger Reinheit wurde eine vegetari-
sche Lebensweise als die hoherste-
hende und ethisch verdienstvollere
betrachtet. So heilt es in Kapitel 5,
48 des Manusmriti (,Gesetzbuch des
Manu”), einer Textsammlung Uber
angemessenes soziales und religio-
ses Verhalten (aus Sicht der Brahma-
nen), das vermutlich zwischen dem
2. Jh. v. Chr. und dem 2. Jh. n. Chr.
entstanden ist: ,Fleisch kann niemals
ohne Verletzung von Lebewesen er-
langt werden, und die Verletzung
von fihlenden Wesen ist schadlich
far (das Erreichen von) himmlischer
Gliickseligkeit; deshalb soll er (den
Gebrauch von) Fleisch meiden.”

Noch heute spielt der Vegetaris-
mus eine wichtige Rolle in den drei
genannten Religionen. Am konse-
quentesten wird er von den etwa 4,5
Millionen Jainas gelebt. Im Gegen-
satz dazu gibt es weder im Buddhis-
mus noch im Hinduismus Regeln,
die den Fleischverzehr grundsatzlich
ausschlieBen. Dennoch leben heute
die meisten Vegetarier im hinduis-
tisch gepragten Indien: etwa 355 bis
553 Millionen Menschen (zwischen
25 und 40 Prozent der Bevolkerung)
— mehr als im ganzen Rest der Welt.
Doch auch in Europa hat der Vege-
tarismus seine Wurzeln. Aber davon
mehr beim nachsten Mal.

Dr. Markus Keller

Bad Salzuflen

...Ich fihl" mich wohl.

Jetzt Infos
anfordern

Fir meine
Auszeit

Kneipp-Heilbad und Thermalsole-

Heilbad: Dieses Doppelpradikat
macht Bad

Erholungsort einmalig in NRW.

Salzuflen  als

Freuen Sie sich auf herrliche
Parkwelten, die schone Altstadt
und imposante Gradierwerke mit
Luft und Wasser wie am Meer,
mitten in Deutschland am Fule

des Teutoburger Waldes.

Tel. 05222 .952-5200
www.staatsbad-salzuflen.de




